DINAMIKA GERAKAN ISLAM LIBERAL DI INDONESIA

Agus Riyanto

Staf pengajar Ilmu Politik FISIP UNWAHAS
Lulusan S2 Ilmu Politik Sekolah Pasca Sarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta

Abstract

The debate of Islamic thought in Indonesia after new order is dominated by conflict between
radical Islamic and liberal thought. Modernization in Islamic World have driven the
modernization and libartion process in Islamic thought expecialy it have risen liberal
Islamic which afirmatif to West Ideas as democration,pluralism, and humanism. This
artlcle will explain about the dynamic of Liberal Islamic Movement in Indonesia.

Key Words : Islamicmovement,Liberal Islamic, pluralism

A. Pendahuluan

Ajaran Islam sebagai agama sebe-
narnya adalah satu, yaitu ajaran yang
dibawa Nabi Muhammad dan mendasar-
kan pada dua sumber referensi hukum-
utama yaitu al-Quran dan Sunnah Nabi.
Namun dalam realitasnya sepeninggal
Nabi Muhammad, Islam terpolarisasi da-
lam berbagai kelompok sehingga bera-
gam. Polarisasi di dalam Islam sendiri
berlangsung sejak masa kekhilafahan
pasca Nabi, khususnya masa Usman bin
Affan dan Ali bin Abi Thalib. Akibat
Konflik politik waktu itu Islam terpola-
risasi kedalam kelompok-kelompok Syiah,
Khawarij, dan Ahlus sunnah. Polarisasi juga
terkait perbedaan pemikiran yang khu-
susnya mengenai masalah agidah (keeper-
cayaan) seperti: Al-jabriyah, AI12 qodariyah,

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Intemasional

29

Al-Murji'ah, Al-Mu'tazilah, Al-Asy’ariyah,
Al-Maturidiyah, dan Al-Salafiyah!.
Kemunculan berbagai perbedaan
pemikiran dalam Islam sebenarnya tidak
lepas dari adanya perbedaan interpretasi
diantara umat Islam sendiri. Islamsebagai
agama memang diakui dan dipercayai
kaum muslim sebagai agama yang
komprehensif. Namun al-Quran dan Ha-
dist Nabi yang merupakan dua referensi
utama kaum muslim hanya mengatur
pokok-pokok doktrin Islam mengenai
kehidupan sosial manusia, dan tidak men-
deskripsikan secara terperinci. Sementara
disatu sisi dinamika sosial senantiasa
berkembang dan semakin kompleks sei-
ring perubahan zaman terutama adalah

' Abu Zahrah, Sejarah Aliran-aliran dalam Islam
bidang Politik dan Agidah, Pusat Studi limu dan Amal, Gontor,
1991, hal. 45

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



akibat proses modernisasi. Dari sinilah ke-
mudian berkembang beragam varian pe-
mikiran, aliran ,dan ideologi di dalam
Islam kelompok Islam termasuk di Indo-
nesia seperti Islam moderat, Islam-
modernis, Islam neo-modernis, Islam fun-
damentalis,Islam radikal dan bahkan

Islam liberal.
Saat ini konstelasi pemikiran
Islam lebih didominasi pertarungan

wacana antara Islam radikal dan Islam
Liberal, termasuk di Indonesia. Fenomena
ini tidak lepas dari kondisi sosial politik
yang terjadi saat ini khususnya
bangkitnya gejala  fundamentalisme
agama yang disertai dengan radikalisasi
agama yaitu aksi terorisme yang berbasis
agama terutama pasca serangan terhadap
gedung WTC di Amerika. Di sisi lain
terjadinya dominasi dan hegemoni Barat
terhadap Islam menyulut bangkitnya
sentimen Islam terhadap Barat dan
mendorong gejala fundamentalisme dan
radikalisme. Formalisasi Islam, penegakan
syariat Islam, semangat anti Barat adalah
wacana utama yang selalu didengungkan
oleh kelompok yang diidentifikasikan
dengan Islam Radikal.

Di sisi lain masuknya arus
modernisasi ke dunia Islam juga
telahmendorong terjadinya modernisasi
dan liberalisasi pemikiran yang kemudian
memunculkan berkembangnya wacana
Islam Liberal yang mengafirmasi ide-ide
Barat seperti demokrasi, pluralisme, dan
humanisme. Hampir sama dengan istilah
berbeda dengan Islam radikal, wacana
Islam liberal juga memiliki arti yang tidak
seragam.  Istilah  “liberal”  sering
diasosiasikan dengan, dominasi asing,
kapitalisme tanpa batas dan permusuhan
kepada Islam. Asaf Ali Asghar Fzee,
intelektual muslim India yang pertama

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Intemasional

30

kali menggunakan istilah Islam liberal
dan Islam protestan untuk menunjuk
Islam yang non ortodoks, Islam yang
kompatibel terhadap zaman, dan Islam
yang berorientasi masa depan, bukan
masa silam.?

Di Indonesia wacana Islam liberal
di tanah air pasca Orde Baru mencuat
kembali seiring berdirinya Jaringan Islam
Liberal (JIL) tahun 2001. Kelompok ini
mencoba menawarkan pemahaman Islam
yang lebih substantif dan progresif
sebagai wacana tandingan kelompok
Islam radikal. Mereka menolak Negara
agama tetapi menganjurkan sekularisasi
atau pemisahan agama dan politik,
demokrasi, pluralisme, multikulturalisme
dan kebebasan berpikir (ijtihad). JIL lebih
melihat Islam sebagai sebuah organisme
yang hidup yang dapat berkembang
sesuai dengan konteks perkembangan
jaman yaitu melalui penafsiran yang non
literal, substansial dan kontekstual?

Tulisan ini selanjutnya akan
memaparkan  bagaimana  dinamika
gerakan Islam Liberal di Indonesia.

B. Akar Faham Islam Liberal
Kemunculan istilah faham Islam
liberal tidak lepas dari proses pergumulan
pemikiran Islam yang telah terjadi sejak
berabad-abad yang lalu. Namun sampai
saat ini terdapat beberapa terminologi
yang digunakan untuk menjelaskan apa
yang disebut faham Islam Liberal dan
bahkan belum ada penjelasan memadai
mengenai basis epistemologis apa yang
disebut Islam liberal. Penggunaan istilah

2 Akar Islam Liberal, GATRA, Edisi 2,
17 Nopember 2003
3 GATRA, Manifesto Jaringan Islam Liberal, Senin
17 November 2003.
18

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

“liberal” bahkan sebenarnya mengandung
konotasi negatif bagi sebagian dunia
Islam, karena sering diasosiasikan
dengan, dominasi asing kapitalisme
tanpa batas dan permusuhan kepada
Islam.

Seperti dikemukakan Charles
Kurzman, membicarakan Islam liberal
seringkali dibandingkan dengan
Liberalisme Barat yang intinya sikap
kritis, meskipun terdapat perbedaaan
diantara keduanya, karena dalam Islam
masih berpijak kepada al-Quran dan
Hadis serta sejarah Islam®.

Menurut Charles Kurzman ada
tiga tradisi interpretasi sosial religius
dalam Islam yang selalu mengalami
pergumulan pemikiran dan senantiasa
menghiasi dunia Islam, yaitu Islam adat
(customary Islam), Islam revivalis atau
fundamentalist (revivalist Islam), dan Islam
Liberal (Liberal Islam)s

Tradisi pertama atau Islam adat
ialah kelompok  yang  berupaya
mengkombinasikan kebiasaan-kebiasaan
lokal dan ritual Islam. Tradisi kedua atau
Islam  revivalis lebih pada upaya
melakukan “purifikasi” terhadap Islam
adat yang dianggap bertentangan dengan
“Islam murni”, misal gerakan Wahabiyah
pada abad 18 di Arab. Sedang tradisi
ketiga atau Islam Liberal menurut
Kurzman ialah tradisi yang berupaya
menghadirkan kembali masa lalu Islam
untuk kepentingan modernitas. Elemen
yang paling umum dalam Islam Liberal
adalah kritiknya terhadap tradisi Islam
adat dan Islam revivalis sebagai
keterbelakangan dan menghalangi dunia

* Charles Kurzman, Wacana Islam Liberal :
Pemikiran Islam Kontemporer tentang Isu-isu
Global, Paramadina, Jakarta, 2003, hal xiii

5 Ibid, hal xv

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Internasional

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

Islam untuk menikmati buah modernitas,
kemajuan ekonomi, demokrasi, hak-hak
hukum, dan sebagainya. Pandangan ini
mempercayai bahwa Islam, jika dipahami
secara benar, sejalan dengan, atau bahkan
perintis jalan bagi liberalisme Barat.s

Kurzman sendiri menggunakan
Islam Liberal meminjam dari Asaf Ali
Asghar Fzee, intelektual muslim India
yang pertama kali menggunakan istilah
Islam liberal dan Islam Protestan untuk
menunjuk Islam yang non ortodoks, Islam
yang kompatibel terhadap zaman, dan
Islam yang berorientasi masa depan,
bukan masa silam’

Leonard Binder memiliki
pengertian dan perspektif yang berbeda
dengan Charles Kurzman. Binder lebih
percaya bahwa “Islam bagian dari
liberalisme” (a subset of libe-ralism), yaitu
berupaya melihat secara terbuka dialog
Islam dengan Barat dan mem-biarkannya
berdialektika dalam serangkaian proses
take and give, termasuk dengan tradisi
lokal (tradisi Arab). Binder memahami
terminologi  Islam  Liberal = dengan
membedakannya dengan terminologi
Islam tradisionalis. Islam tradisionalis
menurutnya menjadikan bahasa al-Quran
sebagai basis dari pengetahuan absolut
tentang dunia. Sedangkan bagi Islam
liberal bahasa al-Quran berkoordinasi
dengan esensi wahyu, namun isi dan
makna dari wahyu tidaklah esensial
bersifat verbal. Isi al-Quran tidaklah
mencakup seluruh pemahaman tentang
makna  wahyu  Tuhan,  sehingga
diperlukan upaya untuk memahami apa
yang menjadi dasar dari bahasa wahyu
tersebut, melampauinya, mencari apa

6 fbid, hal xv
7 Akar Islam Liberal, GATRA, Edisi 2, 17 Nopember
2003

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

yang direpresentasikan dan ditampakkan
oleh bahasa.

Islam liberal menurut Binder ialah
suatu diskursus rasional yang radikal
didalam Islam sebagai upaya untuk
membawa pada level praksis penafsiran
terhadap Islam secara  integral
berhubungan esensi dari wahyu, konteks,
historis, ruang dan waktu berdasarkan
atas penafsiran yang bersifat liberatif
(membebaskan) serta rasionalistik untuk

mencapai  dialog  bagi  pencarian
kebenaran®
Sementara Montgomery Watt

menyebut Islam Liberal sebagai istilah
yang menunjuk pada kaum muslimin
yang afirmatif terhadap pandangan Barat
dan merasa bahwa kritik terselubung atau
terang-terangan terhadap Islam sebagaian
merupakan  sesuatu  yang  dapat
dibenarkan. Mereka memandang dirinya
sebagai umat Islam dan berkehendak
menjalani kehidupannya sebagai muslim.?

Pandangan lain tentang Islam
liberal dikemukakan Greg Barton yang
menggunakan istilah neo-modernisme
Islam dalam mengkategorikan pemikir
liberal Islam di Indonesia. Menurut
Barton, neo-modernisme Islam
merupakan pemikiran Islam yang secara
terbuka dan dialogis menempatkan diri
sebagai respon terhadap tantangan dari
modernitas.!

® Leonard Binder: Islam Liberal . kritik terhadap
Ideologi-ideologi Pembangunan, Pustaka

Pelajar, Yogyakarta, 2001, hal.

4

¢  William Montogomery ~Watt
Fundamentalis Dan Modemitas dalam Islam,

Pustaka Setia, Bandung, 2003, hal. 83

1 Greg Barton, Gagasan Islam Liberal di Indonesia :
Pemikiran Neo-Modernisme Nurcholish

Madjid, Djohan Effendi, Ahmad Wahib, dan
Abdurrahman Wahid, Paramadina, 1999, hal 9

(terjemahan),

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Internasional

32

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

Apabila modernisme Islam dalam
taraf tertentu masih memiliki obsesi untuk
mengintegrasikan agama dan negara,
maka neo-modernisme Islam, mengambil
posisi lebih liberal dengan menyepakati
pemisahan agama dan negara (politik).
Islam ditempatkan sebagai nilai maupun
etika yang berlandaskan atas keadilan,
kesetaraan, demokrasi, dan penghargaan
terhadap kemanusiaan sebagai landasan
kultural di dalam kehidupan
bermasyarakat maupun berpolitik.1t

Kemunculan berbagai perbedaan
pemikiran dalam Islam, termasuk
hadirnya istilah faham Islam Liberal,
sebenarnya tidak lepas dari adanya
perbedaan interpretasi diantara umat
Islam sendiri. Islam sebagai agama
memang diakui dan dipercayai kaum
muslim sebagai agama yang
komprehensif. Namun al-Quran dan
Hadist Nabi yang merupakan dua
referensi utama kaum muslim hanyalah
mengatur pokok-pokok doktrin Islam
mengenai kehidupan sosial manusia, dan
tidak mendeskripsikan secara terperinci.
Sementara disatu sisi dinamika sosial
senantiasa berkembang dan semakin

kompleks seiring perubahan zaman
terutama adalah akibat proses
modernisasi.

Ideologi  modernisasi  yang
berkembang pesat di Barat telah

membawa perubahan fundamental dalam
kehidupan masyarakat dunia termasuk di
dunia Islam, tidak hanya menyangkut
material  (yaitu tehnologi, sarana-
prasarana fisik) tetapi juga immaterial
(pola pikir). Dalam konteks inilah
pergumulan pemikiran muncul dalam
rangka merespon konteks sosial yang ada,

" Ibid, hal. 5

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

yaitu  untuk  menjawab  berbagai
permasalahan  yang  muncul di
masyarakat  seiring  dengan  arus

modernisasi. Ada kelompok yang ingin
mempertahankan “otensitas Islam” dan
dipihak lain adapula kelompok yang
berupaya  mengkontekstualisasikannya
dengan berkompromi pada kondisi
kekinian. Hal ini kemudian membawa
implikasi terpolarisasinya gerakan Islam
dalam  merespon modernitas  yang
memunculkan kelompok yang menolak
(Islam  tradisional) dan sekaligus
mendorong munculnya Islam revivalis
(Islam modernis).

Selain ~ modernisasi, seperti
diutarakan John L Esposito, terdapat dua
tema utama utama di kalangan Islam
sampai dengan abad ke-20 berimplikasi
bagi perkembangan gerakan Islam dan
pola interaksi Islam dengan Barat yaitu
kolonialisme-imperialisme Barat serta
perlawanan untuk merebut kemerdekaan.
Kolonialisme-imperialisme ~ Barat ke
dalam dunia Islam telah menghasilkan
ketegangan budaya dalam interaksi Islam
dan Barat pada masa selanjutnya.
Ketegangan budaya sebagai efek dari
proses kolonialisme-imperialisme Eropa
inilah yang kemudian mempengaruhi
ekspresi  penolakan serta  gerakan
kemerdekaan umat Islam terhadap
kebudayaan Barat.!

Pertemuan budaya muslim dan
Barat melalui proses kolonialisme-
imperialisme Eropa memiliki imbas yang
sangat fundamental. Hal tersebut
terutama dikarenakan interaksi tersebut
berjalan di dalam dominasi Eropa (Barat)
terhadap kaum muslim yang

12 Dikutip dalam bukunya Airlangga Pribadi dan M.
Yudi Haryono, Post Isfam Liberal -

membangun dentuman mentradisikan
eksperimentasi, Gugus Press, 2002, Bekasi, hal. 168

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Internasional

33

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

mengingatkan memori Perang Salib.
Imperialisme Barat dipandang oleh
sebagaian umat Islam sebagai fase lain
dari perang agama yang berlangsung
antara Islam versus Kristen. Dominasi
Eropa dipandang sebagai krisis spiritual
dan ancaman terhadap Iman Islam, selain

tekanan maupun  hegemoni pada
kehidupan ekonomi, sosial, budaya,
maupun politik. Karena itu, cara

perlawanannya menggunakan bahasa
politik agama, sebagaimana “jihad akbar
melawan kezaliman, menghancurkan kekafiran
dan melawan orang-orang kafir (Barat)”.
Gerakan ini kemudian memunculkan
gerakan Islam fundamentalis dan Islam
radikal.

Disisi lain dominasi Barat pada
dunia Islam yang  menimbulkan
keterbelakangan, kemiskinan, dan
kebodohan pada masyarakat muslim oleh
sebagaian kelompok dipandang akibat
keterbelakangan  pola  pikir  dan
kejumudan intelektual umat Islam yang
terbelenggu  oleh  pemikiran Islam
tradisional. Hal ini kemudian mendorong
kemunculan gerakan reformisme Islam
sebagai akar dari gerakan modernisme
Islam dan pembaruan Islam!? Misi utama
gerakan ini ialah mengakomodasi
modernis  (Barat) untuk  menolak
pemikiran-pemikiran Islam tradisional
yang dianggap telah membelenggu pola
pikir dan intelektual umat Islam sehingga
mengalami  stagnasi dan  menolak
berhubungan dengan dunia modern. Dari
gerakan modernisme inilah memunculkan
wacana-wacana pembaruan Islam dari
yang Islam moderat hingga Islam radikal
atau bahkan memunculkan Islam liberal.

C. Islam Liberal di Indonesia

13 fbid, hal 178.

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

Ide-ide liberalisme dalam Islam
ternyata juga berkembang di Indonesia.
Sebagaimana di dunia Islam lain,
liberalisme Islam di Indonesia juga tidak
lepas dari munculnya gerakan pembaruan
Islam.

Era rezim orde baru merupakan
era yang penting dalam gerakan
pemikiran Islam di Indonesia, khususnya
munculnya kelompok yang menamakan
sebagai gerakan pembaruan Islam. Di era
inilah, terlepas  dari  ekses-ekses
negatifnya, menjadi benih persemaian
gerakan pembaruan Islam. sekaligus telah
memunculkan suatu embrio lahirnya
generasi pemikir Islam Indonesia yang
liberal dan progresif masa depan.
Kebijakan  stabilitas  politik  dan
modernisasi ~ (pembangunan)  yang
menjadi agenda utama rezim orde baru
membawa implikasi negatif terhadap
kehidupan politik khususnya demokrasi
di Indonesia dimana hak-hak politik,
ekonomi, sosial dan budaya rakyat
terkebiri, tidak terkecuali umat Islam.

Posisi umat Islam sebagai umat
dengan jumlahnya mayoritas, khususnya
Islam politik, tereliminir dan
termarginalkan sebagai kelompok
minoritas dan out sider, dan seringkali
mendapat stigma politik kelompok
ekstrem kanan, anti Pancasila, anti
Pembangunan dan anti modernisasi.
Kondisi ini membuat hubungan Islam dan
negara pada awal orde baru untuk
beberapa  kurun  waktu  Dbersifat
antagonistik, dimana posisi negara begitu
hegemonik sementara politik Islam dalam
posisi peripheral.* Hal ini ditunjukkan
dengan munculnya gerakan separatis

4 Abdul Aziz Thaba, Islam dan Negara dalam Politik
Orde Baru, Gema Insani Press,
Yogyakarta, 1996, hal 240-261

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Intemasional

34

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

yang menggunakan simbol Islam misal
DITII pimpinan Kartosuwiryo maupun
Daud Beureuh, Komando Jihad, Gerakan
Warsidi, dan lain sebagainya.

Realitas umat Islam yang
terpinggirkan tersebut, telah mendorong
sekelompok intelektual muda Islam
khususnya dimotori aktivis HMI di
Yogyakarta pada tahun 1970-an yang
mencoba mendekonstruksi wacana politik
Islam yang berkembang saat itu. Mereka
mempertanyakan dan menolak ketepatan
strategi, taktik, dan cita-cita politik Islam
‘generasi lama’ yang masih terus
mengusung tema-tema integrasi Islam
dan politik (negara) seperti pendirian
negara Islam, penerapan Piagam Djakarta
atau kewajiban mendirikan partai politik
Islam. Kelompok Islam ini dipelopori
antara lain Djohan Efendi, Mansyur
Hamid, Ahmad Wahid, dan Dawam
Rahardjo  yang  tergabung dalam
kelompok diskusi Limited Group asuhan
Prof. Mukti Ali. Mereka mengajukan
empat preposisi teologis : Pertama, Tidak
ada bukti otentik bahwa al-Quran dan
Sunnah mengharuskan komunitas Islam
untuk mendirikan negara Islam. Kedua,
Islam bukanlah suatu ideologi dan
ideologi Islam itu tidak ada, meskipun
Islam menganut prinsip-prinsip atau etika
sosial politik. Tindakan
mengideologisasikan Islam merupakan
tindakan meredusir posisi Islam, Ketiga,
Doktrin Islam merupakan bersifat abadi
dan universal, namun pemahamannya
harus didasarkan interpretasi yang
komprehensif, yang menerapkan
petunjuk tekstual dan doktrinalnya
kedalam situasi dan konteks
kontemporernya, Keempat, Islam bersifat
poliinterpretable ~ dan  Islam tidak
mengakui adanya struktur kependetaan

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



dalam beragama, sehingga tidak boleh
ada individu-individu yang mengklaim
interpretasinya lebih benar atau otoritatif
karena hanya Allah yang memiliki
kebenaran absoluts

Titik menentukan dari gerakan
pembaruan Islam ini terjadi pada tahun

1970- an, yaitu munculnya gagasan
Nurcholis  Madjid,  aktvitis = HMI
(Himpunan Mahasiswa Islam), yang

menyerukan liberalisasi dan sekularisasi
pemikiran untuk membebaskan umat
Islam  dari  kejumudan  (stagnasi)
pemikiran. Gagasan itu mencakup tiga
hal, yaitu : Pertama, sekularisasi, yaitu
pembebasan dari kecenderungan
mentrasendenkan nilai-nilai yang profan.
Kedua,  kebebasan  berpikir  untuk
melakukan terobosan-terobosan kultural
dan keagamaan dalam mencari kebenaran
secara obyektif., ketiga, Gagasan kemajuan
dan keterbukaan sikap, yaitu kesediaan
menerima dan mengakomodasi nilai-nilai
duniawi manapun asalkan mengandung
kebenarans

Ide pembaruan Islam ini
kemudian memunculkan jargon “Islam
Yes Partai Islam No”, dimana yang sakral
menurut Cak Nur hanyalah Allah dan
mempunyai kebenaran serta transendensi
absolut, sementara hal-hal yang bersifat
duniawi (profan) seperti Negara Islam,
partai Islam, atau ideologi tidaklah Sakral.
Bagi Cak Nur umat Islam perlu
melibatkan pembicaraan tentang Tuhan,
manusia dan  berbagai  persoalan
kemasyarakatan, terutama yang

15 Bahtiar Effendy, /slam dan Negara : Transformasi
Pemikiran dan Praktek Politik Islam di
Indonesia, Paramadina, Jakarta, 1998 hal. 135

6 Nurcholis Madjid, Keharusan Pembaharuan
Pemikiran Islam dan Masalah Integrasi

Umat, dalam Pembaharuan Pemikiran Islam,
Islamic Research Centre, Jakarta, 1970, hal..

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Intemasional

35

berhubungan dengan persoalan politik
umat Islam serta melakukan terobosan
baik kultural maupun keagamaan untuk
mengembalikan daya gerak psikologis
(psychological force) umat Islam sehingga
tidak  mengalami stagnasi ~ dan
kejumudan.” Gerakan liberalisasi dan
sekularisasi dan Cak Nur inilah yang
kemudian menjadi lokomotif bagi gerakan

pembaruan Islam  selanjutnya dan
merupakan embrio pemikiran Islam
liberal di Indonesia.

Munculnya gerakan pembaruan
Islam khususnya dikalangan intelektual
muda ini merupakan perkembangan
radikal dalam politik keagamaan umat
Islam pada zaman Orde Baru yang
sebelumnya selalu diwarnai dengan
gerakan Islam politik seperti gerakan
yang mengusung isu negara Islam,
penegakan syariat Islam, pemberlakuan
Piagam Djakarta atau pendirian partai
Islam terutama masa orde lama.
Meskipun gelombang pembaruan Islam
tahun 1970-an ini kurang mendapat
respon dalam mainstream umat Islam
namun mampu memberikan warna baru
dalam gerakan dan pemikiran politik
umat Islam. Kemunculan gerakan ini
muncul tidak lepas dari dampak positif
modernisasi Orde Baru yang telah
mendorong  akselerasi  pertumbuhan
ekonomi dan tingkat pendidikan umat
Islam, sehingga melahirkan kelas
menengah Islam baru dan intelektual-
inteletual muslim. Kaum pembaruan
muslim menanggapi modernisasi sebagai
keharusan sejarah yang perlu direspon,
lepas dari perasaan suka atau tidak suka,
yang kemudian mendorong mereka

17 Fachry Ali dan Bahtiar Effendy, Merambah Jalan
Baru Islam, Rekonstruksi Pemikiran

Islam Indonesia Masa Orde Baru, Mizan Bandung,
1986, hal. 122

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

mengintegrasikan diri ke dalam birokrasi,
perguruan  tinggi, LSM, lembaga
penelitian, atau pers. Perubahan basis
sosial kaum muslim ini secara signifikan
memberi dampak terhadap ekspresi
pemikiran Islam yang lebih rasionalistik
dan kontekstual dan meninggalkan pola
Islam politik lama yang menggunakan
pendekatan legal-formalistik.

Gelombang pemikiran
pembaruan Islam yang digemakan sejak
tahun 1970-an ini terus menemukan
momentumnya dan dilanjutkan oleh
generasi pemikiran tahun 1980-an seiring
tumbuhnya intelektual Islam baru. Tokoh-
tokoh seperti antara lain Harun Nasution,
Munawir  Sjazali dan  terutama
Abdurrahman Wahid atau Gus Dur
merupakan intelektual muslim yang
konsisten menggelorakan ide-ide
pembaruan Islam yang seringkali di ‘cap’
liberal atau  kebablasan. = Mereka
mengusung pentingnya implementasi
nilai-nilai ~ substansial dalam  Islam
daripada  formalisasi  Islam, yang
kemudian pemikiran mereka banyak
dikategorikan sebagai kelompok
substansialis, seperti konsep Islam
rasional dari Harun Nasution,
kontekstualisasi Islam dari Munawir
Sjadzali, maupun pribumisasi Islam dari
Abdurrahman Wahid.

Setidaknya ada 3 (tiga) ciri
pemikiran politik yang dominan pada
1980-an, yaitu ; Pertama, Memudarnya
atau mencairnya penggunaan secara
“fanatik” terhadap salah satu mazhab.
Kedua,  Lebih  berorientasi pada
implementasi nilai-nilai Islam universal
daripada formalisasi doktrin Islam, Ketiga,
Lebih  menekankan  pada upaya
memperkuat basis sosial masyarakat
lewat gerakan pemberdayaan masyarakat.

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Intemasional

36

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

Abdurrahman Wahid atau Gus
Dur merupakan tokoh yang menonjol
pada era ini. Ketua PBNU ini dengan
dukungan darah biru ‘kyai-nya” serta
kapabilitas intelektualnya yang luar biasa
mengemukakan ide-ide pembaruan Islam
khususnya  berkaitan dengan isu
demokrasi dan pluralisme. Gus Dur
mampu menggabungkan khasanah Islam
tradisional (yang berbasis dari pesantren)
secara kritis untuk menjawab persoalan-
persoalan masa kini (modernitas) melalui
konsep  yang disebutnya  dengan
dinamisasi, yaitu merevitalisasi nilai-nilai
hidup positif yang telah ada, dan
memodernisasi nilai-nilai lama dengan
nilai-nilai baru yang lebih sempurna,
sehingga umat Islam mampu merespon
secara positif terhadap modernisasi yang
ada.1s

Dalam konteks politik Islam
tokoh NU ini mengemukakan perlunya
menempatkan Islam sebagai etika sosial
dalam kehidupan bernegara tanpa harus
menjadikannya sebagai sebuah ideologi
formal negara. Manifestasi Islam dalam
konteks kehidupan masyarakat tidak
harus diformalkan dalam konstruks sosial
tertentu, tetapi yang lebih penting ialah
nilai-nilai Islam dapat menjadi sumber
inspirasi dan panduan etis di dalamnya.
Upaya lain dalam mencari solusi
mengenai hubungan Islam dan negara,
menurut  Gus Dur jalah dengan
pribumisasi Islam yaitu suatu proses
mengakomodasikan kebutuhan-
kebutuhan lokal dalam perumusan
hukum-hukum agama, tanpa merubah
hukum itu sendiri. Hal ini dimaksudkan
agar dalam memahami doktrin agama
mempertimbangkan faktor-faktor

¢ Dikutip dalam Greg Barton, op.cit, hal. 168.

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

kontekstual, termasuk kesadaran hukum
dan rasa keadilannya.??
Dalam konteks kenegaraan di

Indonesia yang masyarakatnya
pluralisti, Gus Dur juga berupaya
membangun ide-ide demokrasi dan

pluralisme. Ia senantiasa menentang
setiap upaya mempolitasi agama dalam
negara.  Formalisasi Islam  dalam
kehidupan politik Indonesia
dipandangnya tidak relevan dengan
realitas  sosiologis Indonesia yang
pluralistik. Sistem politik yang ideal di
Indonesia adalah  demokrasi yang
diyakininya memungkinkan bukan saja
terbentuknya suatu pola interaksi dan

relasi politik yang egaliter, non-
eksploitatif, dan adil, tetapi juga
mendukung tegaknya perikehidupan
kebangsaan yang utuh.?

Upaya Gus Dur  dalam
menegakkan demokrasi dilakukannya

dengan mendirikan Forum Demokrasi,
sebuah  kelompok  diskusi  yang
anggotanya dari lintas agama, sukun, dan
golongan, serta membangun NU menjadi
kekuatan civil society yang independen
dari negara. Corak liberalisme pemikiran
yang dikembangkan Gus Dur ini oleh
sebagaian pengamat seperti Greg Barton
dikategorikan dalam pemikiran Neo-
modernisme. Selain Gus Dur adalah
Ahmad Wahib, Harun Nasution, dan

Nurcholis Madjid.
Setelah berakhirnya era 80-an,
gerakan  pembaruan  Islam  tidak

mengalami masa surut, tetapi malah terus

18 Umaruddin Masdar, Membaca Pemikiran Gus Dur
dan Amien Rais tentang Demokrasi,
Pustaka Pelajar, Yogyakarta. hal 123.

20 Abdurrahman Wahid, Sekali Lagi Tentang Forum
Demokrasi, Editor, No.36/Th. IV/25
Mei 1991.

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Internasional

37

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

berkembang pesat di tahun 1990-an.
Pendulum politik Orde Baru yang
cenderung ‘mulai mendekati Islam’ turut
memberi angin segar terhadap suburnya
perkembangan pemikiran Islam di
masyarakat. Pendirian perguruan tinggi
Islam negeri (IAIN) serta pengiriman
dosen-dosen muslim ke luar negeri salah
satunya mendorong terjadinya perubahan
dan pembentukan basis intelektual kaum
muslim. Salah satu basis pembentukan
gerakan pemikiran Islam tahun 1990-an
adalah IAIN Syarif Hidayatullah yang
bermarkas di Ciputat yang dikenal
dengan Mazhab Ciputat, dimotori oleh
Harun Nasution dan Munawir Sjazali
serta tokohtokoh muda yang tergabung
dalam Formaci (forum mahasiswa
Ciputat) seperti Budi Munawar Rahman,
Thsan Ali Fauzi, Ahmad Sahal, Fachry Ali,
dan sebagainya. Selain itu muncul pula
Yayasan Paramadina yang didirikan
Nurcholis Madjid, P3M  (Pusat
Pengembangan Pesantren dan
Masyarakat) yang dikomandoi Masdar F.
Mas'udi, maupun Dawam Rahardjo di
LP3ES2t

Selain di Jakarta, pembaruan
Islam  juga  digelorakantokoh-tokoh
intelektual Yogyakarta seperti
Kuntowijoyo, Amien Rais, dan Syafii
Maarif maupun di kampus IAIN Sunan
Kalijaga yang dikenal dengan mazhab
Sapen seperti Amin Abdullah, Abdul
Munir Mulkan. Secara garis besar
mainstream pemikiran Islam era Orde
Baru lebih dominan oleh pemikiran
pembaruan Islam yang notabene mereka
mengusung modernisme Islam dan
liberalisme Islam.

2t Zuly Qodir, Islam Liberal, Pustaka Pelajar,
Yogyakarta 2003, hal 62-63

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

Metamorfosa Gerakan

Setelah berkuasa lebih dari 32
tahun akhirnya rezim orde baru tumbang
pada 21 Mei 1998 oleh gerakan reformasi
yang dimotori mahasiswa. Kondisi ini

membawa perubahan signifikan
diberbagai kehidupan sosial politik
masyarakat Indonesia. Ruang dialog,

debat, dan mengespresikan ide yang dulu
sangat dibatasi dan dikontrol ketat
sekarang dibuka lebar pada masa
refomasi pasca tumbangnya orde baru
sehingga menumbuhkan kegairahan
politik baru di masyakarat. Salah satunya
adalah munculnya beragam organisasi
partai politik maupun pemikiran tidak
terkecuali di dalam gerakan Islam di
Indonesia yang  ditandai  dengan
maraknya pendirian partai-partai politik
Islam dan ormas-ormas Islam yang
menggunakan  simbol-simbol  Islam
sebagai simbol dan ideologi politik?
Ditengah maraknya kebangkitan
gerakan  Islam  yang  cenderung
legalformalistik dan radikal pasca orde
baru, gerakan pembaruan Islam kembali
mencuat khususnya yang dipelopori oleh
generasi muda NU, yang oleh Airlangga

Pribadi dan Yudhie R. Haryono,
dikategorikan  gerakan Islam  Post
Tradisionalis.??

Mereka mengambil jalan

pendekatan kultural dengan meneruskan
proyek pemberdayaan masyarakat dan
menyambung tradisi intelektual yang
progresif dan liberal. Di Yogyakarta
muncul LKiS (Lembaga Kajian Islam dan
Sosial) yang bergerak dengan
menerbitkan buku-buku kajian Islam

2 Khamami Zada, op.cit, hal hal 3.

2 Airlangga Pribadi dan Yudhie R. Haryono, op.ctt,
hal 242

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Internasional

38

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

kritis dan transformatif, penelitian
maupun advokasi masyarakat. Tokohnya
antara lain Imam Aziz, Ngatawi Al-
Zastrou, Jadul Maula. Sementara di
Jakarta lembaga yang seide dengan LkiS
adalah Lakpesdam NU, sebuah lembaga
otonom NU yang bergerak dibidang
pemberdayaan sumberdaya masyarakat,
seperti Zuhairi Misrawi, Ahmad Baso.
Juga P3M  (Pusat Pengembangan
Pesantren dan Masyarakat) pimpinan
Masdar F. Mas'udi yang juga bergerak
dibidang penelitian dan pengembangan
masyarakat pesantren. Kelompok-
kelompok tersebut merupakan gerakan
Islam yang berupaya mewacanakan Islam
sebagai sebuah agama transformatif bagi
kehidupan di masyarakat. Secara umum
gerakan generasi muda NU ini bersifat
inklusif, pluralis dan dialogis terhadap

wacana-wacana  baru  dan  tetap
berkomitmen dengan rakyat. Mereka
berpikir secara revolusioner radikal

namun tetap memilki sikap toleransi yang
tinggi, komitmen terhadap hak asasi
manusia (HAM), dan memiliki perhatian

untuk melakukan pemberdayaan
masyarakat  sipil  (empowering  civil
society).

Gerakan pembaruan Islam yang
paling fenomental di era ini ialah gerakan
Jaringan Islam Liberal (JIL) yang
dikomandoi Ulil Abshar Abdala. Gerakan
JIL ini dengan menggunakan bendera
gerakan “toleransi, emansipasi,
demokrasi” dan motto “bersama Anda,
menuju Islam yang ramah, toleran, dan
membebaskan,” berupaya
mensosialisasikan ~ perlunya  kembali
“liberalisasi” pemahaman keagamaan.
Ada 6 (enam) pokok pemikiran yang
dikumandangkan kelompok Jaringan

24 |bid, 244

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

Islam Liberal (JIL) yaitu Pertama,
membuka kebebasan berijtihad pada
semua dimensi Islam. Kedua,
mengembangkan ijtihad berdasarkan
semangat religio-etik Quran dan Sunnah
Nabi, dan bukan makna literal teks.
Ketiga, mempercayai bahwa kebenaran
bersifat relatif, terbuka dan plural
Keempat, berpijak pada penafsiran Islam
yang memihak kaum minoritas tertindas
dan dipinggirkan. Kelima, meyakini
kebebasan beragama. Keenam,
memisahkan otoritas duniawi dan
ukhrawi, otoritas keagamaan dan Politik.2s

Dengan demikian isu-isu yang
dibawa ini lebih pada tingkatan teologis
dan agak berbeda denngan kelompok

generasi NU lain seperti LKIS,
Lakpesdam, atau P3M yang lebih
beroreintasi pada pemberdayaan

masyarakat. Kelompok JIL ini mulai aktif
tahun 2001 ini dengan menyebarkan ide-
idenya awalnya lewat kelompok diskusi
maya (milis) yang tergabung dalam
!s‘!anliii‘wi‘a!‘f’_\'ahe.:ng:'oups.-:«.fr;‘n, emudian
lewat tulisan di harian Jawa Pos, buku-
buku penerbitan, Radio 68 H dan
membuat website resmi Jaringan Islam
Liberal (JIL) yaitu www.islamlib.com.
Mereka mengusung tema-tema seputar,
demokrasi, pemisahan agama dan negara
(politik), kebebasan berijtihad, dan
emansipasi  terhadap  wanita dan
pluralisme atau perlindungan terhadap
kaum minoritas.

Selain JIL muncul kelompok lain
yang seide dengan JIL yaitu JIMM
(Jaringan Intelektual Muda
Muhammadiyah). Kelompok ini
merupakan kelompok anak muda dari

% GATRA, Manifesto Jaringan Islam Liberal, Senin
17 November 2003.

SPEKTRUM
Jurnal llmu Politik Hubunaan Internasional

39

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

kalangan Muhammadiyah yang juga
mengusung ide-ide liberalisme.

D. Penutup

Gerakan  Islam  Liberal di
Indonesia tidak lepas dari pengaruh
modernisme yang berkembang di
Indonesia yang sudah di mulai sejak orde
Baru. Gerakan ini muncul dan dalam
rangka menyuarakan interpretasi Islam
yang lebih progresif. Di era reformasi
gerakan Islam liberal juga terus muncul
dengan “warna lain” meskipun cita
rasanya hamper sama secara substansi
seperti Jaringan Islam Liberal maupun

Jaringan Intelektual Muda
Muhammadiyah (JIM).. Mereka
merupakan metamorfosa gerakan

liberalisme masa orde baru. Disisi lain
kehadiran kelompok-kelompok progresif
dan liberal tersebut juga mendorong
ramainya pertarungan wacana antara
Islam kelompok liberal dan kelompok
radikal di era reformasi.

DAFTAR PUSTAKA
Ali, Fachry dan Bahtiar Effendy,

Merambah Jalan Baru Islam,

Rekonstruksi Pemikiran Islam

Indonesia Masa Orde Baru, Mizan

Bandung, 1986.
Barton, Greg, Gagasan Islam Liberal di
Indonesia Pemikiran ~ Neo-
Modernisme  Nurcholish ~ Madjid,
Djohan Effendi, Ahmad Wahib, dan
Abdurrahman Wahid, Paramadina,
1999.

Leonard: Islam Liberal : kritik
terhadap Ideologi-ideologi Pembangu-
nan, Pustaka Pelajar, Yogyakarta,
2001.

Binder,

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



Agus Riyanto

Effendy, Bahtiar, Islam dan Negara :
Transformasi  Pemikiran dan
Praktek Politik Islam di Indonesia,
Paramadina, Jakarta, 1998.

Kurzman, Charles, Wacana Islam Liberal :
Pemikiran Islam Kontemporer
tentang Isu-isu Global

Madijid, Nurcholis, Keharusan
Pembaharuan Pemikiran Islam
dan Masalah Integrasi Umat,
dalam Pembaharuan Pemikiran
Islam, Islamic Research Centre,
Jakarta, 1970.

Masdar, Umaruddin, Membaca Pemikiran
Gus Dur dan Amien Rais tentang
Demokrasi, Pustaka  Pelajar,
Yogyakarta.

Pribadi ,Airlangga dan M. Yudi Haryono,
Post Islam Liberal : membangun
dentuman mentradisikan
eksperimentasi, Gugus Press, 2002,
Bekasi. , Paramadina, Jakarta,
2003.

Thaba, Abdul Aziz, Islam dan Negara dalam
Politik Orde Baru, Gema Insani
Press, Yogyakarta, 1996.

Zahrah, Abu, Sejarah Aliran-aliran dalam
Islam bidang Politik dan Agidah,
Pusat Studi Ilmu dan Amal,
Gontor, 1991.

Watt, William Montogomery (terjemah-
an), Fundamentalis Dan Modernitas
dalam  Islam, Pustaka Setia,
Bandung, 2003.

Wahid, ~Abdurrahman, Sekali Lagi
Tentang Forum Demokrasi, Editor,
No.36/Th. IV/25 Mei 1991.

Qodir, Zuly, Islam Liberal, Pustaka Pelajar,
Yogyakarta 2003.

SPEKTRUM
Jurnal limu Politik Hubunaan Intemasional

Dinamika Gerakan Islam Liberal Di Indonesia

GATRA, Manifesto Jaringan Islam Liberal,
Senin 17 November 2003.
GATRA, Akar Islam Liberal,, Edisi 2, 17

Nopember 2003

Vol. 5, No. 3, Oktober 2008



