PERMASALAHAN HUKUM ISLAM DALAM PERSPEKTIF

PEMBANGUNAN HUKUM NASIONAL
(Kajian dari Sisi Sejarah Hukum)

Oleh: Mabmutarom. H.R.

Pendahuluan

Di Indonesia berlaku beberapa sistem hukum, yang apabila dilihat dari segi
umurnya, yang tertua adalah Hukum Adat. Kemudian menyusul Hukum Islam dan
Hukum Barat. Ketiga sistem hukum tersebut mempunyai ciri dan sistem tersendiri,
tumbuh dan berkembang dalam masyarakat dan negara Indonesia. Oleh katena
itulah dapat dikatakan bahwa sistem hukum di Indonesia sebagai sistem hukum yang
majemuk.

Keadaan yang telah hidup sejak sebelum perang kemerdekaan ini
mengakibatkan masyarakat Indonesia menjadi terbiasa dalam kehidupan yang
terkotak-kotak. Ajaran bahwa setiap golongan warga negara tunduk pada hukumnya
masing-masing terus tertanam dalam pandangan hukum masyarakat Indonesia
setelah kita menjadi bangsa yang merdeka, bahkan dikalangan sementara para ahli
hukum sekalipun. (Teuku Mohammad Radhie, 1982: 145).

Dalam suasana kehidupan masyarakat yang terbagi-bagi dalam berbagai
golongan etnis yang berbeda-beda, sebagaimana halnya pada jaman penjajahan
dahulu, prinsip keanekaragaman hukum mungkin dapat diterima sebagai suatu daya
guna mewujudkan kebijakan politik tertentu. Akan tetapi, dalam suatu negara yang
telah merdeka, yang perkembangan kehidupan rakyatnya diarahkan pada pembinaan
kesatuan bangsa, prinsip penggolongan warga negara dan dualisme -apalagi
pluralisme hukum- kiranya sudah tidak mempunyai tempat berpijak yang kuat lagi.
Lebih-lebih di dalam masyarakat modern, yang kehidupan dan hubungan-hubungan
masyarakatnya menjadi demikian kompleks, terdapat- kecenderungan untuk
menyederhanakan struktur hukum dalam masyarakat.

Salah satu wujud dari kecenderungan itu adalah upaya untuk membentuk
unifikasi dalam berbagai bidang hukum. Begitu juga dalam pembinaan hukum
nasional, terciptanya unifikasi hukum merupakan salah satu tujuan yang apabila
dapat dicapai jelas akan menguntungkan kedudukan bangsa dan negara Indonesia
sebagai negara kesatuan. Meskipun demikian, penganutan unifikasi dalam
pembinaan hukum nasional dalam suasana pluralisme hukum yang telah berakar tadi,
dapat menimbulkan berbgai pendapat dikalangan ahli hukum tentang bisa atau
tidaknya unifikasi hukum itu terwujud. Setidak-tidaknya akan menjadi persoalan bagi
prologonis idea kehidupan aneka ragam hukum, apakah yang merupakan “nasib”
dari pada hukum adat, hukum perdata barat maupun hukum Islam dalam tata hukum

Majalah limiah llmu Hukum QISTIE




yang baru kelak. (Teuku Mohammad Radhie, 1982: 145).

Dengan mengemukakan hal tersebut di atas, berarti telah mulai dibicarakan
persoalan yang menjadi topik pembahasan tulisan ini, khususnya yang berkenaan
dengan kedudukan nasional serta persoalan hukum Islam dalam perspektif
pembangunan hukum nasional dengan mengkaji sejarah hukum itu sendiri.

Sementara itu, mengingat agama dengan sistem religi dan upacara keagamaan
merupakan salah satu unsur kebudayaan (Koentjaraningtat, 1985 : 2), yang berarti di
dalamnya tidak bisa lepas dari faktor manusia, maka untuk mendapatkan kedalaman,
kebenaran serta analisis yang tepat, diperlukan pendekatan multidisiplin dan
komprehensip. Salah - satunya adalah melalui pendekatan historis. Dengan
pendekatan histotis ini diharapkan akan dapat diketahui tentang fakta, waktu tempat
dan keadaan di masa lampau, di masa Islam mulai tumbuh dan berkembang untuk
mengkaji dan memecahkan persoalan di masa kini, sehingga dapat disusun konsep
yang mapan untuk menghadapi persoalan di masa mendatang,

Untuk itu, dalam kesempatan ini pembahasannya akan dibatasi dan dipusatkan
pada:

a. Arab sebelum dan setelah Islam;

b. Islam diIndonesia, sejarah dan perkembangannya.

c. Kedudukan hukum Islam dalam tata hukum nasional, dan

d. Permasalahan hukum Islam dalam perspektif pembangunan hukum nasional.

Relevansi pembicaraan masalah-masalah tersebut tetletak pada kenyataan
bahwa tujuan pembangunan hukum yang dilakukan dalam rangka pembangunan
nasional ini ialah suatu pembaharuan hukum yang menyeluruh kearah terciptanya
suatu tata hukum nasional menggantikan tata hukum warisan masa lampau. Usaha
pembaharuan ini diperkirakan akan mempunyai pengaruh tethadap semua sub
sistem hukum yang ada.

Arab Sebelum dan Setelah Islam :

Sebagaimana diketahui, bangsa Arab sebelum Islam lahir, mereka hidup dalam
kegelapan dan kehilangan pegangan hidupnya (Departemen Agama, 1965: 64). Oleh
karena itu masa kegelapan tersebut sering disebut dengan masa Jahiliyah, yang berarti
masa kebodohan. Hal ini disebabkan adanya kenyataan pada waktu itu, bangsa Arab
yang terbagi dalam berbagai suku, masing-masing tetlibat perang antara satu suku
dengan yang lain. Derajat wanita mencapai tingkat yang serendah-rendahnya,
sehingga kalau ada keluarga yang melahirkan anak perempuan akan merasa malu,
sehingga bagi keluarga tersebut lebih baik membunuhnya dengan cara menguburnya
hidup-hidup dari pada harus menanggung malu karena mempunyai anak
perempuan. Hal ini pernah pula dilakukan oleh Umar bin Khattab, khalifah kedua
setelah nabi Muhammad, ketika Islam: belum lahir atau pada masa Jahiliyah.




Ketentuan untuk membunuh anak ini juga berlaku bagi anak laki-laki jika anak laki-
laki tersebut dipandang mempunyai watak penakut atau pengecut (Muhammad
Tohir, 1981 : 22). '

Selain kebiasaan untuk membunuh dengan cara menanam hidup-hidup bagi
anak yang baru lahir dengan jenis kelamin perempuan atau anak laki-laki yang
dianggap tidak mencerminkan wataknya sebagai anak laki-laki, masih tampak ada
kebiasaan jelek lainnya seperti watak yang sulit bersatu, gemar berperang, berwatak
kejam, pemalas, pendendam, angkuh dan sombong, pemabuk serta penjudi
merupakan hal yang sulit dipisahkan dengan watak bangsa Arab pada waktu itu.
Meskipun demikian, ada juga watak yang positip seperti kedermawaanan, berani,
penyabar, setia dan jujur, tulus dan sering dapat dipercaya ucapannya.
(Nourouzzaman Shiddiqis, 1983 : 102 dan seterusnya).

Meskipun demikian, dari bangsa yang diselimuti oleh kebodohan, dari bangsa
pengembara yang diam di gurun yang tandus yang sama sekali tidak mempunyai
kedudukan tempat dalam sejarah, namun setelah Islam datang segalanya menjadi
berubah. Dari penggembala —penggembala unta di padang pasir, telah tercipta suatu
sejarah besar. Sejarah dari satu bangsa, sejarah dari satu agama dan sejarah dari satu di
antara kebudayaan dunia.

Dari akal budi yang tadinya rendah dan tiada terkenal, di dalam masa yang hanya
kurang dari seperempat abad, telah terbit bintang-bintang kemanusiaan yang besatr,
yang semuanya bersumber dari ajaran Islam (Hamka, 1975 : 245) Sementara itu,
Islam dalam perkembangannya tak sampai dua abad dari detik kelahirannya,
benderanya telah berkibar antara pegunungan Pyrenia dan Himalaya antara padang
pasir di Asia sampai ke padang pasir di dua benua Afrika (L. Stoddar, 1966: 12).

Islam bagaikan badai dari gurun, menerjang dinding jazirah Arabia dan
menemui bangsa dan daerah yang jiwanya sedang kosong. Yakni dua kerajaan,
Bizantium dan Parsi, yang tampaknya dari luar kokoh dan megah, namun pada saat
itu sebenarnya dapat diibaratkan kayu kering yang sudah tidak mempunyai daya
kekuatan sama sekali. Apalagi saat itu kedua kerajaan tersebut diperintah raja-raja
yang bertangan besi, yang menindas rakyatnya serta membunuh rasa cinta dan
kesetiaan terhadap bangsa dan negara. Bangsa Arab mengetahui, bagaimana
mengkonsolidasikan pemerintahan dan mengalihkannya ketangan mereka, setelah
kedua kerajaan tersebut dapat ditaklukannya. Mereka bukanlah bangsa yang haus
darah, namun kini mereka adalah bangsa yang dianugerahi ahlaq yang tinggi,
berwatak mulia dan cinta ilmu, sehingga banyak warga yang atas kehendak sendiri
masuk Islam. Tatkala antara yang menang dan yang kalah terjadi persatuan melalui
kesatuan iman dan perkawinan, maka keadaan itu mewujudkan kemajuan yang
disebut Sarasin, hasil perpaduan antara kecerdasan Yunani, Romawi dan Parsi
dengan ketinggian dan kecerdasan Arab yang berlandasakan spirit Islam (L.
Stoddard, 1966:13).

Majalah limiah limu Hukum QISTIE




Dalam tiga abad pertama sejarahnya (650-1000 M), bagian dunia dikuasai oleh
Islam dengan peradaban dan ilmunya yang tinggi. Sampai pada abad ke X Masehi,
mulailah tanda kemunduran peradaban Arab itu. Banyak faktor yang menjadi sebab
kehancuran Islam itu. Yang tetbesar adalah kambuhnya rasa permusuhan yang lama
terpendam. Golongan-golongan yang bersaing satu sama lain untuk memperebutkan
kursi kekhalifahan, sehingga dapat gampang terjadi pertumpahan darah. Apalagi
dengan tetjadinya perpindahan pusat pemerintahan dari Madinah ke Damsyik, Sutia,
kemudian ke Baghdad, Irak. Perpindahan itu juga membawa perubahan pada sistem
pemerintahannya, yang pada mulanya berjalan demokratis menuju ke sistem
monarkhi absolut. Bangsa Arab mulai tersisih, sehingga banyak di antaranya yang
memilih kembali ke padang pasir sementara kalifah-kalihan Islam pada masa itu
banyak yang menjadi raja yang kejam dan boneka haram, sehingga tidak bisa
menguasai imperium Islam.

Islam telah menarik betjuta-juta umat yang berbeda-beda unsur, tabiat dan
keyakinan, tetapi belum sempat membawa kedalam bentuk Islam yang sejati. Nabi
Muhammad telah mengislamkan dengan betul-betul bangsa Arab, karena beliau
hanya menyebarkan pikiran-pikiran yang telah ada di dalam kalbu orang Arab dan
memberi dorongan yang dibawa oleh darah Arab mereka sendiri. Akan tetapi, ketika
bangsa-bangsa non Arab memeluk Islam mereka menafsitkannya sendiri amanat
yang dibawa nabi menurut interpretasi masing-masing. Akibatnya, kemutian Islam
menjadi rusak, yang terjadi di Parsi, yang berakibat timbulnya Syiah, sehingga lepas
hubungan dengan dunia Islam yang mayoritas Sunni. Begitu juga bangsa Barbar,
penduduk Maghribi dan lainnya, berubah menjadi penyembah wali. (L. Stoddatd,
1966:15).

Dengan demikian sejarah membuktikan Islam terus berkembang sejalan dengan
upaya pemurnian ajaran Islam oleh banyak ulama dan intelektual, namun di saat yang
sama ajaran Islam juga banyak dirusak, justru kebanyakan oleh umat Islam senditi.

Islam di Indonesia, Sejarah dan Perkembangannya

Menurut Robert N, Bellah, Islam datang ke Indonesia setelah melewati proses
akulturasi dengan warisan budaya Persia atau lebih luas Iran (Nurcholish Madjid,
1987 : 64). Banyak pembahasan tentang Islam di Indonesia yang menunjuk kepada
kenyataan bahwa Islam dibawa ke Indonesia oleh para sufi. Inipun menambah
keterangan kenapa Islam di Indonesia banyak berkompromi dengan budaya lokal.
Lebih lanjut dikatakan oleh Nutcholish Madjid, sufisme dapat dikatakan mewakili
segi paling intelektual agama Islam (dibandingkan dengan fikih yang lebih praktis
pandangannya dan kalam yang cenderung defensif). Dalam masa-masa kemunduran
politik dan militer Islam, kaum sufi berjasa menjaga eksistensi dan bahkan selain
agama Islam, untuk kemudian menyebarkannya ke tempat-tempat lain tanpa

Majalah limiah llmu Hukum QISTIE




penaklukan militer, seperti halnya dengan orang Afrika Barat banyak orang India
(Hindu) yang berpindah ke agama Islam melalui ajaran kaum sufi.

Sedangkan Islam di Indonesia kehadirannya paling tidak telah berusia tujuh
abad. Salah satu keunikan Islam di Indonesia, ialah kehadirannya pada suatu
komunitas besar yang telah memiliki kebudayaan yang bersumber pada animisme
dan dinamisme, yang kemudian diperkaya dengan unsur Hindu dan Budha. Islam
datang melalui satu proses interaksi kehidupan ekonomi (perdagangan). Di samping
itu, pada perkembangan berikutnya, masuknya Islam pada daerah-daerah tertentu
melalui jalur politik. Dengan kata lain, proses internalisasi nilai-nilai dan ajaran Islam
ke dalam masyarakat Indonesia telah melalui liku-liku yang panjang (M. Rusli Karim,
1985:29). ' .

Keadaan seperti di atas menunjukkan bahwa Islam datang ke Indonesia tidak
langsung diterima begitu saja. Dalam usianya yang panjang itu Islam telah bergesekan
dengan nilai-nilai dan ajaran agama atau kebudayaan tertentu yang telah mendarah
daging pada masyarakat pendukung berbagai agama, kepercayaan dan kebudayaan
yang ada di Indonesia. Pengaruh Islam terhadap masyarakat di Indonesia. Pengaruh
Islam terhadap masyarakat di Indonesia, intensitasnya berbeda satu sama lain. Di
Aceh, Sumatera Barat, Banten atau daerah yang tidak begitu mendalam pengaruh
Hindu, maka pengaruh terhadap kesadaran agama, sosial dan politik begitu
mendalam sejak awal (Harry J. Benda, 1980 : 30). Sedangkan Islam di Jawa telah
membaur dengan adat istiadat. Suatu kenyataan yang sampai sekarang masih dengan
mudah kita jumpai dalam masyarakat Islam Indonesia.

Dengan tidak bermaksud meremehkan prestasi-prestasi yang dicapai oleh umat
Islam Indonesia, satu hal yang tidak dapat diingkari adalah bahwa sepanjang sejarah
Islam Indonesia belum pernah menunjukkan prestasi gemilang yang berskala
internasional di bidang ilmu pengetahuan dan teknologi, kendati pun banyak berhasil
di bidang politik seperti yang ditunjukkan beberapa kerajaan Islam beberapa abad
yang lalu. Kenyataan ini pun dialami oleh umat Islam di banyak negara, sebagai akibat
langsung kemunduran umat Islam di dua bidang tersebut setelah berakhirnya masa
kejayaan Islam. Apalagi setelah fase-fase berikutnya banyak negara yang
berpenduduk muslim jatuh ketangan penjajah dari barat, sehingga potensi umat
Islam di samping hanya mengalami penderitaan yang mendalam, yaitu diabdikan
untuk kepentingan penjajah. (N. Rusli Karim, 1985 : 30).

Kenyataan tersebut diatas juga dialami oleh umat Islam di Indonesia, sehingga
baru pada awal abad ke-XX mulai terlihat adanya upaya bangkit dari kelumpuhan
sebagai jawaban atas panggilan hati nurani untuk membebaskan diri dari cengkeram
penjajah. Dilihat dari segi ini, maka motif utama adanya gerakan Islam di Indonesia,
seperti halnya di negara-negara lain, lebih bersifat politik dan ekonomi. Oleh karena
dengan kemanditian di dua bidang tersebut akan mudah memikirkan aspek-aspek

Majalah limiah llmu Hukum QISTIE




lainnya. Kenyataan inilah yang melahirkan berbagai organisasi ekonomi, sosial,
seperti SDI (SI), NU, Muhammadiyah dan lain-lainnya. Kesemuanya menunjukkan
adanya dinamika untuk menemukan harga diri dalam rangka mencoba memberi arti
bagi ajaran Islam, untuk selanjutnya mengambil peranan tertentu dalam berbagai
tatanan masyarakat dan ketatanegaraan (politik). Apalagi setelah bangsa Indonesia
merdeka. Kemerdekaan merupakan modal = dasar untuk merealisir cita-cita yang
tidak mungkin dapat terwujud sebelumnya. Salah satu aspek yang menonjol adalah
tingkat intensitas perubahan yang semakin luas dan bervariasi bersamaan dengan laju
pembangunan yang dialami oleh bangsa Indonesia secara keseluruhan.

Dengan demikian Islam merupakan bagian dari bangsa Indonesia yang sudah
menyatu, sehingga merupakan bagian dari sejarah bangsa dan negara Indonesia. Baik
itu sebelum masa penjajahan, selama masa perjuangan untuk mencapai kemerdekaan
dan perjuangan bangsa Indonesia untuk mencapai tujuan melalui pembangunan
yang terus betlangsung sampai sekarang.

Kedudukan Hukum Islam Dalam Tata Hukum Nasional

Sebagaimana diketahui, politk hukum dalam pembinaan hukum nasional
menuntut adanya suatu tata hukum baru yang komponen-komponennya terdiri dari
kodifikasi berbagai bidang hukum serta perundang-undangan lainnya, yang
kesemuanya didapat atas prinsip unifikasi hukum.

Mengenai kedudukan hukum Islam dalan tata hukum nasional dapat
dikemukakan bahwa sebelum Belanda mengukuhkan kekuasaannya di bidang
hukum di Indonesia, hukum Islam sebagai hukum yang berditi sendiri telah
merupakan satu kenyataan dalam masyarakat. Kerajaan-kerajaan Islam yang pernah
berdiri di Indonesia melaksanakan hukum Islam dalam wilayah kekuasaannya
masing-masing (Mohammad Daud, 1982 : 101). Kenyataan tersebut lebih
mempercepat menyatunya hukum Islam dengan adat kebiasaan masyarakat,
sehingga hal ini tercermin dalam suatu asas : “Adat bersendi Syara' dan Syara'
bersendi Kitabullah”. (Kesimpulan Seminar Hukum Islam di TAIN, 1975:127).

Pada jaman pemerintahan VOC, kedudukan hukum Islam yang telah ada dalam
masyarakat dan kerajaan-kerajaan Islam itu diakui. Akan tetapi, setelah pemerintahan
VOC berakhir dan Belanda mulai menguasai sungguh-sungguh tanah air Indonesia,
petlakuan terhadap hukum Islam mulai berubah. Perubahan tersebut selanjutnya
justru merugikan petkembangan hukum Islam di Indonesia. Hal ini disebabkan
banyak orang Belanda sangat berharap dapat menghilangkan pengaruh Islam dari
sebagian besar orang Indonesia dengan berbagai cara (Mohamamd Daud, 1982 :
101).

Salah satu upaya pemetrintah kolonial Belanda menghilangkan pengaruh hukum
Islam dari kehidupan masyarakat dapat tetlihat dengan dicabutnya kewenangan

Majalah limiah limu Hukum QISTIE




mengadili persoalan waris yang semula menjadi wewenang Pengadilan Agama
menjadi wewenang [ andraad atau Pengadilan Negeri. Hal ini terjadi akibat dan
adanya pendapat Komisi yang dikuasai Ter Haar Bzn, yang berhasil meyakinkan
pemerintah kolonial dengan rekomendasinya yang menyatakan bahwa Hukum
Islam, khususnya Hukum Waris belum sepenuhnya diterima oleh masyarakat
(Hukum Adat). Oleh karena itu wewenang pengadilan agama utnuk mengadili
masalah kewarisan perlu ditinjau kembali (M. Daud Ali, 1982:104).

Sedangkan komisi itu sendiri dibentuk berdasarkan Snouck Hourgronje yang
menentang teofti reseptio in complexu dari Van den Berg. Dengan teori reseptio in complexcu
dikatakan bahwa orang Islam di Indonesia telah melakukan persepsi Hukum Islam
dalam keseluruhannya. Namun hal ini ditentang oleh pendapat Snouck Hourgronje
yang mengatakan bahwa yang berlaku bagi orang Islam bukanlah hukum Islam,
melainkan hukum adat. Ke dalam hukum adat itu memang telah masuk pengaruh
hukum Islam, kekuatan hukum kalau sudah diterma oleh hukum adat. Hukum
adatlah yang menentukan ada tidaknya hukum Islam itu.

Meskipun demikian, dalam kenyataannya Pengadilan Agama masih tetap
menyelesaikan masalah kewarisan dengan cara yang mengesankan. Caranya adalah
dengan menerima adanya permohonan dari pencari keadilan yang ingin
menyelesaikan pewatisan dengan hukum Islam. Dengan permohonan itu Pengadilan
Agama membuatkan fatwa atau nasehat kepada para pemohon dengan menentukan
siapa ahli warisnya serta berapa bagian masing-masing. Walaupun diakui tidak adanya
pengaturan mengenai hal ini, namun ia tumbuh dan berkembang dari kebiasaan
memenuhi kebutuhan masyarakat. Bahkan dalam perkembangannya, tidak hanya
masalah watis, tetapi juga masalah hibah dan wasiat (M. Daud Ali, 1982:105).

Sementara itu, usaha untuk menempatkan hukum Islam dalam posisi yang
sewajarnya terus dilakukan. Pada thaun 1950, Hazairin dalam Konperensi
Kementrian Kehakiman di Salatiga mengatakan bahwa Hukum Islam masih
memberinya tempat bersandar, tetapi sekarang kita lihat Hukum Islam sedang
membongkar dirinya dari ikatan adat itu. Arti istimewanya Hukum Agama (Islam)
ialah, bahwa hukum Islam itu bagi rakyat Islam dirasakannya sebagai bagian dari
perkaraimannya (Hazairin, 1974 :100).

Dengan demikian hukum Islam merupakan salah satu sistem hukum yang ada
dalam masyarakat Indonesia, sehingga ia mempunyai kedudukan sebagai sumber
bahan bagi penyusunan hukum nasional. Kedudukan hukum Islam semakin
dipermantap dengan telah disyahkannya Undang-undang Peradilan Agama pada
akhir-akhir ini.

Permasalahan Hukum Islam dalam Perspektif Pembangunan Hukum
Nasional _
Sebagaimana diketahui, walaupun dalam praktik tidak lagi berperan secara

Majalah limiah limu Hukum QISTIE————(@)



penuh dan menyeluruh, namun hukum Islam masih memiliki arti besar bagi
pemeluknya. Perfama, ia turut menciptakan tata nilai yang mengatur kehidupan
mereka, minimal dengan menetapkan apa yang harus dianggap baik dan buruk, apa
yang menjadi petintah, anjuran, perkenan dan larangan agama. Keseluruhan
pandangan hidup umat Islam ditentukan oleh tanggapan masing-masing atas tata
nilai tersebut, hal mana pada gilirannya berarti pengaruh atas pilihan segi-segi
kehidupan yang dianggap penting dan atas cara mereka mempetlakukan masa depan
kehidupan mereka sendiri (Abdurrahman Wahid, 1985: 66).

Selanjutnya yang kedua, dikatakan bahwa dengan melalui proses yang lama,
banyak keputusan hukum (bahkan unsur-unsur jurisprudensiil) dari hukum Islam
telah diserap dan menjadi bagian hukum positif yang betlaku. Manifestasi dari
penyerapan ini antara lain dapat dilihat pada berlakunya hukum perkawinan dan
sebagainya. Sedangkan yang ketiga, dengan masih adanya golongan-golongan yang
memiliki aspirasi teokratis dikalangan umat Islam di berbagia negeti, penerapan
hukum Islam secara penuh masih menjadi slogan perjuangna yang memiliki appeal
cukup besar, dan dengan demikian ia menjadi bagian dari manifestasi kenegaraan
Islam yang masih harus ditegakkan dimasa depan, betapa pun jauhnya masa depan
itu sendiri berada dalam perspektif sejarah.

Oleh karena itu, untuk lebih mengetahui dengan agak mendalam perlu
diungkapkan citi-citi utama hukum Islam yang menurut Coulson sebagaimana
diungkapkan oleh Abdurrahman Wahid adalah keterlepasannya dalam perspektif
kesejarahan. Memang benat, hukum Islam berkembang dalam proses yang dalam
dirinya sendiri memiliki pretensi kesejarahan. Akan tetapi, pada hakikatnya ia
berkembang di luar petkembangan sejarah. Ia memiliki sejarahnya senditi, tetapi
tidak menjadi bagian dati sebuah proses sejarah umum. Inilah sebabnya mengapa
antara lain di kalangan literatur tradisional mengenal hukum Islam masih dibahas
secara berkepanjangan kasus-kasus mati, seperti hukum perbudakan, hukum
transaksi perdata dengan pemeluk agama Majusi dan lain sebagainya. Lebih tepat lagi
justru hukum Islam senditi yang dalam perkembangannya tidak mampu melepaskan
dari literatur hukum yang sedemikian statisnya (Abdurrahman Wahid 1985: 69).

Dengan demikian, harus ada kesediaan dari para ahli hukum (Islam) itu sendiri
untuk memberikan batasan atau ruang lingkup daerah kehidupan lebih luas yang
dijangkau oleh hukum Islam, meliputi semua bidang kehidupan. Akan tetapi,
perkembangan sejarah telah menunjukkan penciutan bidang itu secara berangsut-
angsur. Dengan pemberian batasan yang jelas pada bidang-bidang yang menjadi
urgensi pembahasan literatur hukum Islam, akan dapat dihindati penghamburan
waktu dan pikiran dari pembicaraan berkepanjangan tentang soal-soal yang tidak
urgen.

Di samping itu, harus pula diperhatikan bahwa dalam perkembangannya hukum
Islam tidak bisa lepas dari fakta, waktu, tempat dan keadaan pada saat ketentuan itu

Majalah limiah llmu Hukum QISTIE




turun atau pada saat hukum Islam itu berlaku pada suatu masyarakat tertentu. Oleh
sebab itu, harus diketahui masyarakat muslim di Indonesi bukanlah suatu masyarakat
Arab. Artinya budaya yang dianutnya bukan budaya Arab. Juga fakta, waktu tempat
dan keadannya tidak sama dengan negeri Arab.

Umat Islam di Indonesia dengan berkebudayaawn Indonesia dalam sikap dan
pandangannya ditentukan senditi oleh kebudayaannya dan segala pernyataan pikiran
dan perasaannya dilakukan melalui bahasa daerah Indonesia atau Bahasa Indoensia
(Moh. Koesnoe, 1986 : 73). Itu membawa segala konsep yang dinyatakan dalam
bahasa kita akan tergambar lain daripada konsep yang dimiliki oleh masyarakat yang
berbudaya Arab dan yang dinyatawkan dalam bahasa Arab. Hal ini bukan karena
dibuat, akan tetapi merupakan suatu hal yang bersifat alamiah, dan terjadi dengan
sendirinya.

Selanjutnya oleh Moh. Koesnoe dikatakan, bagi ulama dan umat Islam
Indonesia, dalam mempraktekkan segala perintah dan ajaran Al-Qur'an yang
dipahaminya melalui pembacaan tentang Hadits, Rasulullah dan terutama juga
melalui pembacaan kitab-kitab Figh yang ditulis oleh ulama Arab (terutama), tidak
akan lepas dari ikatan pandangan dan sikap serta nilai-nilai budayanya. Ini berarti
bahwa para ulama dan umat Islam memberikan penafsirannya terikat  kepada
budayanya sendiri serta tempat, waktu dan keadaan negerinya sendiri, yaitu Indonesia
(Moh. Koesnoe, 1986 :74).

Bagi kita bangsa Indonesia, cara yang terbaik adalah dengan mempergunakan
tolok ukur budaya bangsa yang sudah baku, yaitu Pancasila. Bukan bermaksud untuk
mempertentangkan, karena memang tidak bisa dipertentangkan. Hal ini jelas
diungkapkan oleh Bapak Bangsa Indonesia, Pemersatu bangsa serta Proklamator
Kemerdekaan Indonesia BUNG KARNO, dalam pidatonya sewaktu menerima gelar
Doktor Honoris Causa dalam Ilmu Filsafat di Universitas Al-Azhar Cairo, 24 April
1960 yang antara lain sebagai berikut :

“PANCASILA adalah suatu manifestasi dari nasionalisme Indonesia yang kuat
yang juga merupakan manifestasi bagi keimanan kita terhadap Islam. Baik
nasionalisme maupun Islam, kedua-duanya saling pengaruh mempengaruh, juga
telah melahirkan lima pokok dasat yang tercakup dalam Pancasila. Di Indonesia
nasionalisme dan Islam mendapatkan tanah yang subur yang masing-masing saling
memberi tenaga baru dan menambah kekuatan hidup rohani” (Solihin Salam, 1964 :
111).

Oleh karena itu, petlu dilakukan pribumisasi Islam yang lahir dari keinginan
mengembangkan budaya Islam dalam corak setempat, karena hal inilah yang
membedakan Islam di Indonesia dengan negeri lainnya. Gagasan ini pernah
dipopulerkan oleh Abdurrahman Wahid, sekitar tahun delapan puluh tujuh. Salah
satunya adalah dengan menggantikan assalamu'alaikum dengan selamat pagi atau

Majalah limiah limu Hukum QISTIE————(@)




selamat siang yang sempat mengundang heboh. Namun sebenarnya ungkapan atau
ide Abdurrahman Wahid atau Gus Dur tidaklah sesederhana itu, sebagaimana
dikatakan, pribumisasi Islam bukanlah proses jawanisasi atau sinkretisme. Ia hanya
mempertimbangkan kebutuhan-kebutuhan lokal dalam merumuskan hukum agama,
tanpa mengubah hukum itu sendiri, bukan pula upaya meninggalkan norma demi-
budaya (Tempo 30 Desember 1989).

Dengan demikian, studi dan pengkajian hukum Islam bukan sekedar untuk
mengembangkan hukum Islam, tetapi harus lebih berfungsi sebagai upaya ilmiah
untuk mengkaji serta mempelajari kemungkinan-kemungkinan mempertemukan
asas-asas serta ptinsip-ptipsip yang mendasari norma-norma hukum Islam dengan
asas-asas serta ptinsip-ptinsip dati sub sistem hukum lainnya dalam rangka
penciptaan hukum nasional. Kita tidak boleh terlalu terjebak pada teks dengan
mengabaikan nilai-nilai yang terkandung di balik teks. Teks saja dapat menimbulkan
multi tafsir, namun nilai-nilai di balik teks itu berifat abadi dan universal yang harus
kita jadikan “ruh” dalam setiap pengambilan kebijakan di bidang pembangunan dan
penegakan hukum.

Penutup

Dengan demikian, penerapan hukum Islam secara langsung bukanlah tujuan
pemberian peranan kepadanya, karena dengan terintegrasinya hukum Islam dalam
hukum nasional hal itu sudah dapat dikatakan memberikan peranan dengan
sendirinya. Hal yang paling penting adalah bagaimana menjadikan hukum Islam
dalam penerapannya lebih banyak lagi menggunakan pertimbangan-pertimbangan
realistis, termasuk pertimbangan ilmiah praktis dengan memperhatikan fakta,
keadaan, waktu serta tempat yang dalam hal ini adalah Indonesia. Oleh karena hukum
agama, di manapun juga memiliki hakekat ganda. Di satu pihak dia dapat dipakai oleh
aparat pemetrintah sebagia hukum formal yang mempunyai kekuatan memaksa, di
lain pihak ia digunakan secara sukarela oleh masyarakat. Jika hukum Islam dapat
melakukan penyegaran dengan dua cara tersebut dan dapat dibuat lebih berorientasi
kepada kebutuhan duniawi manusia yang hidup saat ini, maka dengan sendirinya
peranannya akan menjadi lebih besar dalam membangun tata kehidupan yang serasi
dan berkesetimbangan.

Oleh karena itu, gagasan pribumisasi Islam yang lahir dari keinginan
mengembangkan budaya Islam dalam corak ke Indonesiaan, dalam arti ia akan
mempertimbangkan kebutuhan-kebutuhan lokal dalam merumuskan hukum-
hukum agama, tanpa mengubah hukum itu sendiri, serta bukan pula upaya
meninggalkan norma demi budaya. Ini ada benarnya karena sejarah telah
membuktikannya.

Majalah limiah limu Hukum QISTIE




DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman Wahid. Menjadikan Hukum Islam sebagai Penunjang
Pembangunan dalam “Islam dan Tantangan Zaman”, LP3ES, Jakarta,
1985.

Ali, Muhammad Daud, Kedudukan Hukum Islam dalam Sistem Hukum di
Indonesia, dalam Majalah ”Hukum dan Pembangunan”, Fakultas Hukum
Universitas Indonesia, Jakartya, Maret 1982.

Benda, HJ. Bulan Sabit dan Matahari Terbit. Islam Indonesia pada Masa
Pendudukan Jepang, Terjemahan Daniel Dhakidae, Jakarta,Pustaka Jaya,
1980.

Departemen Agama Republik Indonesia, Alqur'an dan Terjemahannya, Jakarta,
Biro Hukum dan Pegabdian pada Masyarakat Departemen Agama Republik
Indonesia, 1975.

Hamka, Sejarah Umat Islam Jilid I, Jakarta : Bulan Bintang, 1981.

Hazairin, Tujuh Serangkai tentang Hukum, Jakarta : Tintamas, 1974.

Karim M. Roesli, Dinamika Islam di Indonesia, Suatu Tinjauan Sosial Politik,
Yogyakarta, PT Hanindita, 1985.

Koentjaranngrat, Kebudayaan, Mentaliteit dan Pembangunan, Jakarta :
Gramedia, 1985.

Moh. Koesnoe, Hukum Figh dan Pengetrapannya di Indonesia, dalam
”Pembangunan Figh dan Perkembangan Figh di Indonesia”, Surabaya, IAIN
Sunan Ampel, 1986.

Muhammad Tohir, Sejarah Islam dari Andalusia sampai ke Indus, Jakarta ,
Pustaka Jayam 1981.

Mohammad Radhie, Permasalahan Hukum Islam dalam Perspektif
Pembangunan Hukum Nasional, Majalah ”Hukum dan Pembangunan”,
Jakarta, Fakultas Hukum Universitas Indonesia, Maret 1982.

Nurcholis Madjid, Islam Kemodernan dan Keindonesiaan, Bandung, Mizan,
1987.

Shiddigie Noutouzzaman, Pengantar Sejarah Muslim, Jakarta, Nur Cahaya, 1964.

Stoddard, Lothotp, Dunia Baru Islam, Terjemahan atas Prakarsa Bung Karno,
Jakarta, 1966.

Sholichin Salam, Bung Karno dan Kehidupan Berpikir dalam Islam, Jakarta,
Daya Upaya, 1964.

Tempo, Majalah Mingguan Jakarta No. 44 Tahun XTX, 31 Desember 1989.

Majalah limiah llmu Hukum QISTIE————@)




